
Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International (CC BY-SA 4.0). Copyright ©2024 

TheAuthor(s). 

Dakwah Islam Dan Budaya Lokal  

(Resepsi Agama Dalam Kultur Nusantara) 

 
*Rasyid Alhafizh1, Muhammad Fauzi2, Zulfan3, Erman4 

1,2,3,4Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang 

Email: *2015020010@uinib.ac.id1, muhammadfauzi@uinib.ac.id2, zulfan@uinib.ac.id3, 

erman@uinib.ac.id4 

 

 

DOI: https://doi.org/10.35878/muashir.v2i2.1352      
 

Article Info 

 

Article history: 

Received : 07-10-2024 

Revised : 29-11-2024 

Accepted : 30-11-2024  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

Da'wah is the core of Islamic teachings. In practice, da'wah can be carried 

out through various methods, approaches, and patterns that are tailored 

to the needs and situation of the community. slam does not result in the 

erosion of local traditions, wisdom, and culture. On the contrary, the 

process of acculturation between Islam and local culture actually enriches 

the variety of traditions and social practices of the region. The research 

method is qualitative by collecting data from library research and applying 

Comte's Social-Culture approach. The results obtained are the breadth of 

the Prophet Muhammad's teachings delivered through an effective socio-

anthropological approach. A clear example is the Walisongo, who adapted 

the art of wayang performance to the building of places of worship, such 

as the Gedhe Kauman Mosque in Yogyakarta, Surau Tuo Sheikh 

Burhanuddin Ulakan, West Sumatra, Nurul Huda Mosque in Gelgel 

Village, Bali and many others. In addition, there are many forms of Islam-

based local community receptions, such as the Grebeg tradition in the 

Yogyakarta Palace, Mauluik (maulid) of the Prophet Muhammad in West 

Sumatra, or the Bantai Adat Tradition in Merangin, Jambi, containing 

da'wah messages. 

Keywords: Da'wah; Islam; Culture; Locality 

 ABSTRAK 

Dakwah merupakan inti dari ajaran agama Islam. Dalam 

praktiknya, dakwah dapat dilakukan melalui berbagai metode, 

mailto:2015020010@uinib.ac.id
mailto:muhammadfauzi@uinib.ac.id2
mailto:zulfan@uinib.ac.id3
mailto:erman@uinib.ac.id4
https://doi.org/10.35878/muashir.v2i2.1352


Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

264 

 

 

pendekatan, dan pola yang disesuaikan dengan kebutuhan dan 

situasi masyarakat. slam tidak mengakibatkan penggerusan 

tradisi, kearifan, dan budaya lokal. Sebaliknya, proses akulturasi 

antara Islam dan budaya lokal justru memperkaya ragam tradisi 

dan praktik sosial kawasan. Metode dalam penelitian adalah 

kualitatif dengan mengumpulkan data dari penelitian 

kepustakaan (library research) serta menerapkan pendekatan 

Kultur-Sosial Comte. Hasil yang didapatkan adalah  Luasnya 

ajaran Nabi Muhammad disampaikan melalui pendekatan sosio-

antropologis yang efektif. Contoh nyata adalah Walisongo, yang 

mengadaptasi seni pertunjukan wayang. bentuk  bangunan 

tempat ibadah, semisal Masjid Gedhe Kauman Yogyakarta, Surau 

Tuo Syekh Burhanuddin Ulakan, Sumatera Barat, Masjid Nurul 

Huda di Kampung Gelgel, Bali dan banyak lainnya. Di samping 

itu, resepsi masyarakat lokal berbasis Islam sangat banyak 

bentuknya, seperti tradisi Grebeg di Keraton Yogyakarta,  Mauluik 

(maulid) Nabi Muhammad di Sumatera Barat, atau Tradisi Bantai 

Adat di Merangin, Jambi, mengandung pesan-pesan dakwah. 

Kata Kunci:  Dakwah; Islam; Budaya; Lokalitas 

 

*Corresponding author :  

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang
 

Jl. Jenderal Sudirman No.15, Padang Pasir, Kp. Jao, Kec. Padang Barat, Kota Padang, Sumatera Barat  

Email : 2015020010@uinib.ac.id   

 

Pendahuluan 

Dakwah merupakan inti dari ajaran agama Islam. Tanpa dakwah, 

mustahil dapat mewujudkan ajaran luhur yang terkandung dalam wahyu 

Tuhan dan misi kenabian. Pada dasarnya, setiap individu Muslim memiliki 

tanggung jawab sebagai mubaligh, atau penyampai pesan, yang dituntut 

untuk berpartisipasi aktif dalam menyebarkan nilai-nilai agama.  

 

mailto:2015020010@uinib.ac.id


Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

265 

 

Teks normatif, baik al-Qur’an maupun hadis, menekankan kewajiban umat 

Islam untuk saling mengajak kepada kebaikan (al-amr bi al-ma'ruf) dan 

melarang perbuatan yang merugikan (nahi 'an al-munkar). (Bowering, 2015) 

Kewajiban tersebut bersifat dinamis, tergantung pada konteks sosial dan 

kapasitas individu masing-masing. (Dijk, 2013)  

Dalam praktiknya, dakwah dapat dilakukan melalui berbagai 

metode, pendekatan, dan pola yang disesuaikan dengan kebutuhan dan 

situasi masyarakat. Berbagai cara ini mencakup komunikasi lisan, tulisan, 

media sosial, dan kegiatan sosial, yang semuanya bertujuan untuk 

menyampaikan pesan-pesan positif dan mendorong perubahan yang 

konstruktif. Dengan demikian, dakwah bukan hanya sekedar penyampaian 

informasi, tetapi juga proses yang melibatkan penguatan komunitas dan 

pembentukan karakter individu yang lebih baik sesuai dengan prinsip-

prinsip Islam. 

Aktivitas dakwah memiliki dimensi sosial yang signifikan, karena 

dalam praktiknya, pengajak berinteraksi secara langsung (face to face) 

dengan individu yang diajak. Mengingat manusia adalah makhluk sosial 

yang hidup dalam komunitas dengan kultur, budaya, dan adat istiadat 

yang beragam, efektivitas dakwah sangat bergantung pada pemahaman 

juru dakwah terhadap konteks budaya tersebut. (Chabibi, 2019) Tanpa 

pemahaman yang mendalam tentang kultur setempat, pesan dakwah 

berpotensi tidak tersampaikan dengan baik dan tidak dapat mencapai 

audiens secara efektif. 

Metode Penelitian 

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan 

mengumpulkan data dari penelitian kepustakaan (library research) (Ummah 

et al., 2020) serta menerapkan pendekatan Kultur-Sosial Comte. Melalui 

pendekatan ini, diharapkan dapat diidentifikasi strategi-strategi dakwah 

yang tidak hanya sesuai dengan nilai-nilai Islam, tetapi juga mampu 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

266 

 

 

beradaptasi dengan kearifan lokal yang ada. Dengan demikian, dakwah 

dapat dilaksanakan dengan lebih efektif dan harmonis dalam masyarakat 

multikultural. 

Hasil dan Pembahasan 

Perspektif Penelitian Terdahulu terhadap Dakwah dan Kearifan Lokal 

Sebelum melangkah pada fokus permasalahan, maka penting untuk 

melakukan pemetaan kajian (mapping) terhadap riset-riset terdahulu. 

Sejauh penelusuran penulis, terdapat beberapa kajian yang berkaitan 

dengan budaya lokal, Hendra dkk misalnya dalam Dakwah Islam dan 

Kearifan Budaya Lokal (Konsep dan Strategi Menyebarkan Ajaran Islam) 

memfokuskan kajian pada epistemologi budaya. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa nilai-nilai budaya di Indonesia bersifat positif. 

Namun, penelitian ini terbatas pada informatif dan belum menyentuh 

bentuk praktik budaya sebagai metode dakwah. (Hendra et al., 2023)  

Berbeda dengan itu, Akhiruddin & Syaifuddin menawarkan scope 

yang berbeda, penelitin kualitatif tersebut  menggagas formulasi 

pemurnian ajaran Islam (puritanisme) dari budaya lokal. (Akhirudin & 

Syaefuddin, 2022) Terakhir, Arnisa meneliti pengaruh budaya lokal bagi 

perkembangan dakwah Islam di daerah Kajang, Sulawesi Selatan. 

Penelitian tersebut mengungkapkan hasil bahwa lokalitas tidak 

menghambat pertumbuhan Islam di Kajang, sebab masyarakat setempat 

sejak lama telah menganut Islam sebagai sumber kepercayaan. (Arnisa, 

2023)  

Berdasarkan riset-riset sebagaimana tersebut, maka dapat 

disimpulkan bahwa riset yang penulis lakukan ini mengambil ruang yang 

berbeda, yakni eksplorasi budaya lokal Nusantara  melalui objek formal 

berbeda, yakni teori Kultur-Budaya Comte guna pengembangan strategi 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

267 

 

dakwah Islam. Karena itu, riset ini tergolong unik dan memiliki ruang baru 

untuk didalami  lebih mendalam. 

Dakwah Islam 

Islam adalah agama rahmat, menyebarkan kebaikan dan kasih 

sayang di seluruh penjuru alam. Saat ini, hampir tidak ada wilayah di dunia 

yang belum terjangkau oleh ajaran Islam, yang menunjukkan bahwa 

penyebarannya telah mencapai fase yang gemilang. Distribusi ajaran dan 

nilai-nilai Islam ini tidak terlepas dari perjuangan para da’i, ulama, dan 

kaum Muslimin dalam kegiatan dakwah. (Hendra et al., 2023) Dalam teks-

teks primer agama, dakwah merupakan kewajiban bagi setiap Muslim yang 

telah mukallaf (baligh dan berakal), sesuai kemampuan dan kapasitas 

masing-masing individu. 

Perintah untuk berdakwah memiliki tujuan yang jelas, yaitu untuk 

menegakkan kebenaran (al-amr bi al-ma'ruf) dan mencegah kemungkaran 

(nahi 'an al-munkar). (Mas’ud, 2018) Kewajiban ini mencerminkan 

komitmen umat Islam terhadap pembentukan masyarakat yang adil dan 

sejahtera.  

Selain itu, dakwah juga berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat 

solidaritas sosial dan membangun hubungan yang harmonis antarindividu 

dalam komunitas. Dengan mengajak orang lain kepada kebaikan dan 

mencegah perilaku yang merugikan, dakwah tidak hanya memperluas 

pengaruh agama tetapi juga berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat 

secara keseluruhan. (Mas’ ud, 2018)  

Oleh karena itu, pengembangan strategi dakwah yang efektif dan 

kontekstual sangat penting untuk memastikan bahwa pesan-pesan Islam 

dapat diterima dan diterapkan dalam berbagai lapisan masyarakat. 

Merujuk pada rekam jejak historis, dakwah pada fase awal Islam 

dilakukan melalui pendekatan emosional dan dakwah humanis. (Arif, 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

268 

 

 

2018) Mengingat kuatnya kepercayaan nenek moyang bangsa Arab 

terhadap praktik-praktik kemusyrikan, Nabi Muhammad mulai 

melancarkan dakwahnya dengan cara yang sangat hati-hati, dimulai dari 

kerabat dan orang-orang terdekatnya. (Mubasyaroh, 2015)  

Pada fase awal, dakwah secara diam-diam (bi al-sirr) juga 

merupakan respons terhadap kerasnya kecaman, ancaman, dan penolakan 

yang datang dari para pemuka kabilah dan masyarakat Arab saat itu. (Arif, 

2018) Mereka yang menganggap ajaran Islam sebagai ancaman terhadap 

tradisi dan kekuasaan mereka tidak segan-segan melakukan tindakan 

kekerasan terhadap para pengikut Nabi.  

Meskipun menghadapi berbagai intimidasi, Nabi Muhammad dan 

para sahabatnya tetap gigih dan tidak surut langkah. Mereka terus berjuang 

menyebarkan ajaran Islam dengan penuh kesabaran dan keteguhan hati. 

meskipun dakwah menghadapi berbagai rintangan, Islam mulai 

menunjukkan pertumbuhannya.  

Salah satu titik balik penting dalam sejarah dakwah adalah ketika 

Nabi Muhammad dan para pengikutnya hijrah ke kota Yatsrib (sekarang 

Madinah), yang kemudian menjadi pusat administratif dan basis kekuatan 

baru bagi umat Islam. (Fatimah, 2009)  

Setelah berhasil membangun komunitas yang solid di Madinah, 

Nabi kemudian kembali ke Mekkah dan melakukan Islamisasi (fath al-

Makkah), yang menandai kemenangan  bagi Islam dan menunjukkan 

kekuatan spiritual serta sosial yang telah dibangun selama ini. (Hasbullah, 

2022)  

Proses dakwah tersebut tidak hanya menunjukkan ketahanan Nabi 

dan para sahabat, tetapi juga menggambarkan pentingnya pendekatan 

yang kontekstual dan sensitif terhadap budaya serta kondisi sosial yang 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

269 

 

ada. Melalui keberanian dan dedikasi mereka, dakwah Islam berhasil 

mengubah paradigma masyarakat Arab dan menetapkan dasar bagi 

penyebaran ajaran Islam ke seluruh dunia. 

Dakwah Nabi Muhammad disampaikan dengan lembut dan penuh 

kasih, bukan dengan kekerasan, seperti yang sering diasosiasikan oleh 

komunitas Islamophobia. (Allen, 2016) Hal ini terlihat jelas saat peristiwa 

Fath al-Makkah, di mana Nabi tidak membalas dendam terhadap Hindu, 

meskipun perempuan tersebut bertanggung jawab atas kematian 

pamannya, Hamzah. Nabi juga tidak membalas perlakuan buruk dari 

orang-orang yang melabelinya sebagai majnun (gila) atau yang 

melemparinya dengan kotoran. Sikap sabar dan penuh kasih inilah yang, 

agaknya, mengetuk hati masyarakat Arab Jahiliyyah untuk menerima 

ajaran Islam dan bersyahadat, serta keluar dari kebiasaan penyembahan 

berhala yang telah mengakar dalam tradisi mereka. (Mubasyaroh, 2015)  

Setelah wafatnya Nabi, proses perluasan wilayah Islam dan aktivitas 

dakwah tidak terhenti. Para sahabatnya berperan aktif menyebarkan ajaran 

Islam ke berbagai wilayah di luar Jazirah Arab, membawa serta nilai-nilai 

sakral ilahi yang diajarkan Nabi. (Dijk, 2013) Mereka tidak hanya fokus 

pada hubungan manusia dengan Sang Pencipta, tetapi juga menekankan 

pentingnya hubungan baik antar sesama manusia dan dengan seluruh 

alam.  

Dalam proses ini, ajaran Islam mengedepankan nilai-nilai keadilan, 

kasih sayang, dan persaudaraan. Perjuangan dakwah ini terus berlanjut 

dari generasi ke generasi, termasuk di Indonesia. Sejarah mencatat bahwa 

para pedagang dan ulama Muslim menjadi agen perubahan yang 

membawa ajaran Islam ke tanah air. (Bowering, 2015) 

Mereka tidak hanya menyebarkan agama, tetapi juga nilai-nilai 

budaya yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, sehingga menciptakan 

sinergi antara tradisi lokal dan ajaran agama. Dengan demikian, dakwah 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

270 

 

 

tidak hanya menjadi usaha untuk menyebarkan ajaran, tetapi juga untuk 

membangun komunitas yang saling menghormati dan memahami, 

menjadikan Islam sebagai agama yang relevan di berbagai konteks budaya. 

Landasan Hukum Dakwah 

Merujuk pada aspek kebahasaan (lughawi), istilah “dakwah” berasal 

dari kata dalam bahasa Arab, “da’a,” yang berarti ajakan, panggilan, seruan, 

bujukan, atau kebajikan.Ibn Munzir, Lisan Al-’Arab (Kairo: Dar Al-Ma’arif, 

N.D.). Dalam konteks ini, dakwah memiliki makna yang lebih mendalam 

dan luas, mencakup upaya untuk mengajak orang lain kepada nilai-nilai 

positif dan kebaikan. 

Sayyid Quthb merumuskan dakwah sebagai imbauan untuk 

mengikuti jalan Allah dan menyeru manusia kepada kebaikan. (Quthb, 

1984) Pendapat ini senada dengan Ghusuli sebagaimana dikutip Adi, 

dakwah merupakan kegiatan atau ucapan untuk mengajak manusia 

mengikuti Islam. (Adi, 2022) Dari pendapat-pendapat tersebut, terdapat 

beberapa kata kunci yang dapat diidentifikasi, yakni “menyeru” dan 

“imbauan.” Kata-kata ini mencerminkan esensi dari dakwah sebagai suatu 

proses aktif dalam mengajak individu atau komunitas untuk memahami 

dan mengamalkan ajaran Islam.  

Secara normatif, argumen ini didasarkan pada Al-Qur’an, 

khususnya dalam Q.S. Ali Imran: 104, yang menekankan pentingnya umat 

Islam untuk menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran. 

(Taufiq & Lasido, 2022) 

“Dan hendaklah ada diantara kamu segolongan umat yang menyeru pada kebajikan, 

menyuruh pada yang ma’ruf dan mencegah yang mungkar; mereka itulah orang-orang 

yang beruntung” (Q.S. Ali Imran:104). 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

271 

 

Ayat di atas menjadi dasar hukum kewajiban seorang muslim yang 

telah mukallaf untuk berdakwah amar ma’ruf nahi mungkar dengan caranya 

masing-masing, seperti memberi nasehat, mengingatkan, dan lainnya. Hal 

tersebut mengisyaratkan bahwa dakwah tidaklah kaku dan terpatok pada 

“mimbar ke mimbar”, tapi dinamis sesuai dengan kapasitas dan 

kemampuan. (Jihad, 2021)  

  Di samping itu, terdapat pula hadis yang ditransmisikan oleh Abu 

Sa’id al-Khudri bahwa Nabi memerintahkan umatnya agar tidak kaku 

memahami dakwah.  

“Barang siapa diantara kamu melihat suatu kemungkaran, maka hendaklah dia 

mencegahnya dengan tangannya (kekuatan atau kekerasan), jika tidak sanggup maka 

cegahlah dengan lidahnya dan jika tidak sanggup maka cegahlah dengan hatinya dan yang 

demikian itu selemah-lemahnya iman” (H.R. Muslim).Ibn Al-Hajjaj Muslim, Shahih 

Muslim (Hadissoft Ensiklopedia Hadis 14 Imam, N.D.). 

Dalam konteks yang lebih luas, dakwah tidak hanya terbatas pada 

pengajaran ajaran agama, tetapi juga mencakup penyampaian nilai-nilai 

moral dan etika yang dapat memperkuat integritas sosial dan 

meningkatkan kesejahteraan masyarakat. (Ismail & Risfaisal, 2018)  

Dengan demikian, dakwah berfungsi sebagai sarana untuk 

menciptakan perubahan positif dalam masyarakat, mengajak orang untuk 

berpartisipasi dalam pembangunan yang berlandaskan pada prinsip-

prinsip keadilan, kasih sayang, dan kedamaian. Melalui pendekatan yang 

inklusif dan dialogis, dakwah dapat menjadi jembatan yang 

menghubungkan berbagai latar belakang dan budaya, sekaligus 

memperkuat solidaritas di antara umat manusia. 

Mengingat dakwah bersentuhan langsung dengan manusia sebagai 

objeknya (mad’u), seorang pengajak (da’i) harus memahami seluk-beluk 

kemanusiaan, termasuk kultur dan nilai-nilai daerah setempat. 

Pemahaman yang mendalam tentang konteks sosial dan budaya ini sangat 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

272 

 

 

penting agar dakwah dapat disampaikan dengan cara yang relevan dan 

efektif. Menariknya, kehadiran Islam tidak membabat habis adat dan kultur 

lokal. Sebaliknya, warisan budaya tersebut "dimualafkan" agar selaras 

dengan tuntunan syariat, sehingga menciptakan sinergi antara ajaran 

agama dan tradisi lokal.  

Proses ini tidak hanya memperkaya praktik dakwah, tetapi juga 

menguatkan identitas budaya masyarakat. Akulturasi antara agama dan 

budaya ini tercermin dalam berbagai aspek, termasuk praktik ritual, 

simbol-simbol keagamaan, serta manuskrip-manuskrip yang 

menggabungkan elemen-elemen Islam dengan tradisi lokal. (Alif et al., 

2020)  

Misalnya, dalam banyak komunitas, terdapat tradisi yang 

mengadopsi elemen Islam tanpa menghilangkan nilai-nilai lokal yang telah 

ada. Ini dapat dilihat dalam perayaan hari-hari besar keagamaan yang 

seringkali diwarnai dengan adat-istiadat setempat, serta dalam 

penggunaan bahasa lokal dalam penyampaian pesan dakwah. Dengan 

demikian, dakwah tidak hanya menjadi alat untuk menyebarkan ajaran 

Islam, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan 

generasi, memperkuat kohesi sosial, dan mempertahankan warisan 

budaya. Proses akulturasi ini menunjukkan bahwa dakwah yang dilakukan 

dengan cara yang sensitif terhadap kultur lokal dapat menghasilkan 

masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga memiliki penghargaan 

yang tinggi terhadap identitas budaya. Hal ini menegaskan bahwa Islam 

sebagai agama rahmat mampu beradaptasi dengan berbagai konteks 

budaya tanpa kehilangan esensi ajarannya. (Mulyadi et al., 2024)  



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

273 

 

Akulturasi Agama dan Budaya Lokal: Dari Ajaran Langit Menuju 

Resepsi Humanis 

1. Mengenal Budaya 

Budaya, yang berasal dari istilah Sanskerta “budh” yang berarti 

mengetahui. (Sumaryanto & Ibrahim, 2023) Budaya dapat dipahami 

sebagai himpunan nilai, kepercayaan, perilaku, dan tradisi yang 

diwariskan secara turun-temurun dalam masyarakat suatu daerah. 

Secara normatif, budaya mencakup berbagai aspek, termasuk bahasa, 

seni, pakaian, kuliner, dan simbol-simbol yang merepresentasikan 

identitas kolektif. 

Teori sosial Comte, yang dikenal sebagai positivisme, memberikan 

perspektif yang relevan dalam memahami budaya. Variasi budaya ini 

tidak hanya mencerminkan sejarah dan tradisi, tetapi juga berfungsi 

sebagai sumber daya penting untuk pelestarian dan pengembangan 

identitas kultural bangsa di era globalisasi. (Chabibi, 2019)  

Dalam konteks ini, pemahaman Comte menjelaskan bahwa budaya 

beradaptasi dan berinovasi di tengah arus perubahan global. Menurut 

Comte, interaksi antara budaya lokal dan pengaruh eksternal  

menghasilkan bentuk-bentuk baru dari identitas kultural yang 

menggabungkan elemen-elemen tradisional dengan aspek agamis. 

(Idrus et al., 2024) Artinya, budaya adalah entitas yang dinamis dan 

selalu berkembang, mencerminkan kompleksitas hubungan sosial 

dalam masyarakat Indonesia yang multikultural. 

Lebih khusus lagi, terdapat istilah “budaya lokal” yang merujuk 

pada ciri khas yang membedakan satu entitas dengan yang lainnya. 

Mengingat Indonesia adalah negara yang kaya akan multikulturalisme, 

budaya lokal di setiap daerah pun beragam. Tidak jarang, daerah yang 

berdekatan memiliki karakteristik budaya yang sangat berbeda, 

menciptakan mosaik keragaman yang unik. Variasi ini tidak hanya 

memperkaya pengalaman budaya, tetapi juga memperkuat identitas 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

274 

 

 

komunitas, sekaligus menjadi sumber daya penting dalam pelestarian 

warisan budaya bangsa. 

 

2. Islamisasi Budaya Lokal 

Indonesia merupakan negara yang padat penduduk dan multietnis, 

keragaman budaya dan kepercayaan menjadi bagian integral dari 

identitas nasional. Dalam konteks kepercayaan, semboyan “Bhinneka 

Tunggal Ika” mencerminkan semangat persatuan di tengah keragaman. 

(Idrus et al., 2024) Mayoritas masyarakat Indonesia menganut agama 

Islam, yang telah menjadi agama dominan. Namun,  sebelum 

kedatangan Islam, Nusantara dulunya  merupakan wilayah yang 

didominasi oleh kerajaan-kerajaan yang memeluk ajaran Hindu dan 

Budha. (Saumantri, 2022)  

Pengaruh dua agama besar tersebut masih terlihat dalam praktik 

budaya masyarakat Indonesia. (Susanti et al., 2024) Menariknya, 

kedatangan Islam tidak mengakibatkan penggerusan tradisi, kearifan, 

dan budaya lokal. Sebaliknya, proses akulturasi antara Islam dan 

budaya lokal justru memperkaya ragam tradisi dan praktik sosial 

kawasan. Hasilnya, kita dapat melihat sintesis yang unik antara nilai-

nilai Islam dan warisan budaya sebelumnya, yang menciptakan 

keragaman budaya yang kaya dan dinamis di Indonesia. Proses ini 

mencerminkan kemampuan masyarakat untuk beradaptasi dan 

mengintegrasikan berbagai elemen budaya, sehingga menghasilkan 

identitas yang khas dan beragam. 

Hal itu dapat diamati dari bentuk bangunan tempat ibadah, semisal 

masjid Gedhe Kauman Yogyakarta yang mempertahankan arsitektur 

Jawa(Ramadhani, 2024), Surau Tuo Syekh Burhanuddin Ulakan, 

Sumatera Barat yang atapnya bagonjong (khas Rumah Gadang 

Minangkabau) (Andari & Nasor, 2024), masjid Nurul Huda di Kampung 

Gelgel, Bali dan banyak lainnya. Di samping itu, resepsi masyarakat 

lokal berbasis Islam sangat banyak bentuknya, seperti tradisi Grebeg 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

275 

 

yang dilaksanakan Keraton Yogyakarta tanggal 1 Syawal, 10 Zulhijjah, 

dan 12 Rabi’ al-Awwal. (Ariestianti, 2024)  

Akulturasi juga terdapat di Minangkabau melalui mauluik (maulid) 

Nabi Muhammad, para tuangku (alim-ulama) dan urang siak (kaum 

religius) di malam 10 Muharram membaca kitab saraf al-anam (berisi 

syair tentang sejarah Nabi Muhammad) dengan langgam dan bahasa 

Minang. (Darwis & Muslim, 2024) Hampir sama, penduduk di 

Merangin, Jambi menyambut kedatangan bulan Ramadan dengan 

bantai adat–berkumpul di masjid jami’ dan berbagi hasil panen raya. 

(Kurniadi & Putri, 2021) 

Praktek-praktek di atas menjadi bukti ramah dan rahmah-nya Islam. 

Konstruksi sosial masyarakat yang telah mengakar kuat tidak 

dipandang sebagai hal buruk dan dibasmi, tetapi diakulturasi dengan 

nilai-nilai Islami. Seyogyanya, hal ini terus dijaga, dilestarikan, dan 

dikembangkan, terlebih akhir-akhir ini muncul banyak genealogi yang 

alergi terhadap kearifan lokal namun berkedok dengan jubah Islam. 

Pelestarian tersebut dapat ditempuh melalui beberapa upaya, seperti:  

Pertama, mendistribusikan dakwah kultural melalui penyampaian 

materi-materi dakwah dengan bahasa daerah, analogi budaya, atau 

berdakwah dengan menggandeng pemuka-pemuka adat. Melalui 

pemanfaatan hal tersebut, nilai-nilai dapat menyentuh lini-lini 

masyarakat secara utuh dan menyeluruh serta tidak terkesan asing dan 

baru.  

Kedua, memperbanyak literasi dan pendampingan  kepada para da’i, 

mubaligh, atau pengajar agama tentang khazanah budaya dan nuansa-

nuansa lokal. Alangkah baiknya jika hal ini menjadi program 

terintegrasi dan dipayungi oleh lembaga otoritatif–pemerintah dan 

instansi legal. 

Kesimpulan 

Islam dan budaya telah menjadi kesatuan yang tak terpisahkan, 

terutama di Indonesia. Luasnya ajaran Nabi Muhammad SAW 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

276 

 

 

disampaikan melalui pendekatan sosio-antropologis yang efektif. Contoh 

nyata adalah Walisongo, yang mengadaptasi seni pertunjukan wayang 

untuk menyampaikan hikayat dan alur cerita yang mengandung pesan-

pesan dakwah.  

Pendekatan ini tidak hanya menjadikan dakwah lebih menarik, 

tetapi juga relevan bagi masyarakat yang sudah terbiasa dengan tradisi 

tersebut. Selain Walisongo, banyak ulama masyhur di Nusantara yang 

menerapkan prinsip-prinsip lokalitas dalam “jihad” mereka, sehingga 

ajaran Islam dapat diterima dan dipahami dalam konteks budaya setempat. 

Metode dakwah semacam ini sangat penting untuk dilanjutkan, 

dilestarikan, dan dijaga, karena nilai-nilai agama dan budaya saling 

mendukung dan melengkapi. Agama tanpa budaya cenderung menjadi 

miskin makna dan kehilangan daya tarik, sedangkan budaya tanpa agama 

berisiko kehilangan arah dan tujuan. 

Oleh karena itu, umat Islam mesti terus menerus menggali dan 

mengembangkan metode dakwah yang memperhatikan konteks budaya, 

sehingga ajaran Islam dapat tumbuh subur. Dengan cara ini, dakwah tidak 

hanya menjadi sebuah aktivitas penyebaran agama, tetapi juga bagian dari 

pelestarian budaya dan berkontribusi pada pembangunan masyarakat. 

 

Daftar Pustaka 

Adi, L. (2022). Konsep Dakwah Dalam Islam. Jurnal Pendidikan Ar-Rasyid, 

7(3). 

Akhirudin, A., & Syaefuddin, A. (2022). Dakwah Islam Dan Budaya Lokal 

(Sebuah Upaya Pemurnian Ajaran Islam). Syiar: Jurnal Komunikasi 

Dan Penyiaran Islam, 2(2), 111–126. 

Alif, N., Mafthukhatul, L., & Ahmala, M. (2020). Akulturasi Budaya Jawa 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

277 

 

Dan Islam Melalui Dakwah Sunan Kalijaga. Al’Adalah, 23(2), 143–

162. 

Allen, C. (2016). Islamophobia. Routledge. 

Andari, A. A., & Nasor, M. (2024). SISTEM PENDIDIKAN SURAU: 

KARAKTERISTIK, ISI, DAN LITERATUR KEAGAMAAN. 

TADAYYUN: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Humaniora, 2(1), 85–

102. 

Ariestianti, I. (2024). PANGGUNG KEBERAGAMAN: MENGULIK 

DIVERGENSI TRADISI DALAM PERAYAAN IDUL FITRI DI 

YOGYAKARTA DAN BANYUWANGI. Studi Budaya Nusantara, 

8(1), 82–89. 

Arif, M. (2018). Dinamika Islamisasi Makkah & Madinah. Asketik: Jurnal 

Agama Dan Perubahan Sosial, 2(1). 

Arnisa, E. (2023). Pengaruh Budaya Lokal Terhadap Dakwah Islam Di Daerah 

Kecamatan Kajang, Kabupaten Bulukumba Sulawesi Selatan. 

Bowering, G. (2015). Islamic Political Thought: An Introduction. Princeton 

University Press. 

Chabibi, M. (2019). Hukum Tiga Tahap Auguste Comte dan 

Kontribusinya terhadap Kajian Sosiologi Dakwah. NALAR: Jurnal 

Peradaban Dan Pemikiran Islam, 3(1), 14–26. 

Darwis, D. A., & Muslim, N. (2024). Minangkabau Cultural Identity: 

History And Development. International Journal of Religion, 5(10), 

794–805. 

Dijk, K. (2013). Dakwah and indigenous culture; The dissemination of 

Islam. Bijdragen tot de taal-, land- en volkenkunde / Journal of the 

Humanities and Social Sciences of Southeast Asia, 154(2), 218–235. 

https://doi.org/10.1163/22134379-90003896 

Fatimah, S. (2009). Dakwah Struktural: Studi Kasus Perjanjian 

Hudaibiyah. Jurnal Dakwah Vol. X No1 Januari-Juni 2009. 

Hasbullah, A. R. (2022). Konstruksi Nilai-Nilai dalam Peristiwa Fathu 

Makkah. Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2), 

165–180. 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

278 

 

 

Hendra, T., Adzani, S. A. N., & Muslim, K. L. (2023). Dakwah Islam Dan 

Kearifan Budaya Lokal: Konsep Dan Strategi Menyebarkan Ajaran 

Islam. Journal Of Da’wah, 2(1), 65–82. 

Idrus, I. A., Astuty, H. S., Kurnia, H., Jon, E., Rukhmana, T., & Ikhlas, A. 

(2024). Strategi Pengembangan Pendidikan Multikultural di 

Indonesia. Community Development Journal: Jurnal Pengabdian 

Masyarakat, 5(3), 4418–4424. 

Ismail, L., & Risfaisal, R. (2018). Eksistensi Gerakan Muhammadiyah 

dalam Pendidikan di Era Modernisasi (Studi Kasus MI 

Muhammadiyah Pallatabbua, MTs Muhammadiyah Mandalle, 

MA Muhammadiyah Limbung). Equilibrium: Jurnal Pendidikan, 

5(2), 176–182. https://doi.org/10.26618/equilibrium.v5i2.1049 

Jihad, B. (2021). Implementasi Prinsip Amar Makruf Nahi Munkar Sebagai 

Etika Politik Islam. Sophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam Dan 

Tafsir, 3(1), 108–129. 

Kurniadi, M. D. K., & Putri, H. M. (2021). Tradisi bantai adat: kearifan 

lokal menyambut bulan ramadhan masyarakat Merangin Jambi. 

Jurnal Lektur Keagamaan, 19(2), 388–418. 

Mas’ud, I. (2018). The Miracle Of Amar Ma’ruf Nahi Munkar. Laksana. 

Mubasyaroh, M. (2015). Karakteristik Dan Strategi Dakwah Rasulullah 

Muhammad Saw Pada Periode Makkah. AT-TABSYIR STAIN 

Kudus, 3(2), 384–401. 

Mulyadi, M., Firanda, D., Wati, S., & Afandi, B. (2024). Pengaruh Islam 

dalam Kebudayaan dan Melestarikan Kebudayaan. Jurnal 

Pendidikan Tambusai, 8(1), 462–466. 

Munzir, I. (n.d.). Lisan al-’Arab. Dar al-Ma’arif. 

Muslim, I. A.-H. (n.d.). Shahih Muslim. HadisSoft Ensiklopedia Hadis 14 

Imam. 

Quthb, S. (1984). Tafsir Fi Zhilalil Quran Edisi Istimewa Jilid 8. Gema Insani. 

Ramadhani, V. (2024). Simbolisasi sakralitas pada arsitektur Masjid Jawa: kasus 

studi Masjid Gedhe Kauman di Yogyakarta. 



Vol. 2 No. 2 

November 2024 

 

 

279 

 

Saumantri, T. (2022). Islamisasi di nusantara dalam bingkai teoritis. AT-

THARIQ: Jurnal Studi Islam dan Budaya, 2(02). 

Sumaryanto, E., & Ibrahim, M. (2023). Komunikasi Antar Budaya Dalam 

Bingkai Teori-Teori Adaptasi. Nusantara Hasana Journal, 3(2), 42–

51. 

Susanti, L. R. R., Fatihah, H., Mariyani, M., Hidayanti, M., & Oktarina, T. 

(2024). Analisis Peninggalan Keagamaan Hindu-Buddha di 

Kedatuan Sriwijaya: Perspektif Sosio-Kultural. Fajar Historia: 

Jurnal Ilmu Sejarah dan Pendidikan, 8(1), 160–172. 

Taufiq, T., & Lasido, N. A. (2022). Misi Dakwah Profetik Dalam 

Pendidikan Islam Di Era Milenial. Ahsan: Jurnal Dakwah Dan 

Komunikasi, 1(2), 158–171. 

Ummah, A. H., Khairul Khatoni, M., & Khairurromadhan, M. (2020). 

PODCAST SEBAGAI STRATEGI DAKWAH DI ERA DIGITAL: 

ANALISIS PELUANG DAN TANTANGAN. KOMUNIKE, 12(2), 

210–234. https://doi.org/10.20414/jurkom.v12i2.2739 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam  Vol. 2 No. 2 November 2024 
 P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806 

 

 

280 

 

 

 

 

 


