Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024

P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

Dakwah Islam Dan Budaya Lokal
(Resepsi Agama Dalam Kultur Nusantara)

*Rasyid Alhafizh!, Muhammad Fauzi?, Zulfan?, Erman*

1234 Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang

Email: *2015020010@uinib.ac.id, muhammadfauzi@uinib.ac.id?, zulfan@uinib.ac.id3,

erman@uinib.ac.id*

DOI: https://doi.org/10.35878/muashir.v2i2.1352

Article Info

Article history:
Received : 07-10-2024
Revised : 29-11-2024
Accepted : 30-11-2024

ABSTRACT

Da’wah is the core of Islamic teachings. In practice, da’wah can be carried
out through various methods, approaches, and patterns that are tailored
to the needs and situation of the community. slam does not result in the
erosion of local traditions, wisdom, and culture. On the contrary, the
process of acculturation between Islam and local culture actually enriches
the variety of traditions and social practices of the region. The research
method is qualitative by collecting data from library research and applying
Comte’s Social-Culture approach. The results obtained are the breadth of
the Prophet Muhammad's teachings delivered through an effective socio-
anthropological approach. A clear example is the Walisongo, who adapted
the art of wayang performance to the building of places of worship, such
as the Gedhe Kauman Mosque in Yogyakarta, Surau Tuo Sheikh
Burhanuddin Ulakan, West Sumatra, Nurul Huda Mosque in Gelgel
Village, Bali and many others. In addition, there are many forms of Islam-
based local community receptions, such as the Grebeg tradition in the
Yogyakarta Palace, Mauluik (maulid) of the Prophet Muhammad in West
Sumatra, or the Bantai Adat Tradition in Merangin, Jambi, containing
da"wah messages.

Keywords: Da"wah; Islam; Culture; Locality

ABSTRAK

Dakwah merupakan inti dari ajaran agama Islam. Dalam
praktiknya, dakwah dapat dilakukan melalui berbagai metode,

Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International (CC BY-SA 4.0). Copyright ©2024

TheAuthor(s).


mailto:2015020010@uinib.ac.id
mailto:muhammadfauzi@uinib.ac.id2
mailto:zulfan@uinib.ac.id3
mailto:erman@uinib.ac.id4
https://doi.org/10.35878/muashir.v2i2.1352

Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

pendekatan, dan pola yang disesuaikan dengan kebutuhan dan
situasi masyarakat. slam tidak mengakibatkan penggerusan
tradisi, kearifan, dan budaya lokal. Sebaliknya, proses akulturasi
antara Islam dan budaya lokal justru memperkaya ragam tradisi
dan praktik sosial kawasan. Metode dalam penelitian adalah
kualitatif dengan mengumpulkan data dari penelitian
kepustakaan (library research) serta menerapkan pendekatan
Kultur-Sosial Comte. Hasil yang didapatkan adalah Luasnya
ajaran Nabi Muhammad disampaikan melalui pendekatan sosio-
antropologis yang efektif. Contoh nyata adalah Walisongo, yang
mengadaptasi seni pertunjukan wayang. bentuk bangunan
tempat ibadah, semisal Masjid Gedhe Kauman Yogyakarta, Surau
Tuo Syekh Burhanuddin Ulakan, Sumatera Barat, Masjid Nurul
Huda di Kampung Gelgel, Bali dan banyak lainnya. Di samping
itu, resepsi masyarakat lokal berbasis Islam sangat banyak
bentuknya, seperti tradisi Grebeg di Keraton Yogyakarta, Mauluik
(maulid) Nabi Muhammad di Sumatera Barat, atau Tradisi Bantai
Adat di Merangin, Jambi, mengandung pesan-pesan dakwah.

Kata Kunci: Dakwah; Islam; Budaya; Lokalitas

*Corresponding author :

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang

JL. Jenderal Sudirman No.15, Padang Pasir, Kp. Jao, Kec. Padang Barat, Kota Padang, Sumatera Barat
Email : 2015020010@uinib.ac.id

Pendahuluan

Dakwah merupakan inti dari ajaran agama Islam. Tanpa dakwah,
mustahil dapat mewujudkan ajaran luhur yang terkandung dalam wahyu
Tuhan dan misi kenabian. Pada dasarnya, setiap individu Muslim memiliki
tanggung jawab sebagai mubaligh, atau penyampai pesan, yang dituntut
untuk berpartisipasi aktif dalam menyebarkan nilai-nilai agama.

264



mailto:2015020010@uinib.ac.id

Vol. 2 No. 2
November 2024

Teks normatif, baik al-Qur’an maupun hadis, menekankan kewajiban umat
Islam untuk saling mengajak kepada kebaikan (al-amr bi al-ma’ruf) dan
melarang perbuatan yang merugikan (nahi ‘an al-munkar). (Bowering, 2015)
Kewajiban tersebut bersifat dinamis, tergantung pada konteks sosial dan
kapasitas individu masing-masing. (Dijk, 2013)

Dalam praktiknya, dakwah dapat dilakukan melalui berbagai
metode, pendekatan, dan pola yang disesuaikan dengan kebutuhan dan
situasi masyarakat. Berbagai cara ini mencakup komunikasi lisan, tulisan,
media sosial, dan kegiatan sosial, yang semuanya bertujuan untuk
menyampaikan pesan-pesan positif dan mendorong perubahan yang
konstruktif. Dengan demikian, dakwah bukan hanya sekedar penyampaian
informasi, tetapi juga proses yang melibatkan penguatan komunitas dan
pembentukan karakter individu yang lebih baik sesuai dengan prinsip-
prinsip Islam.

Aktivitas dakwah memiliki dimensi sosial yang signifikan, karena
dalam praktiknya, pengajak berinteraksi secara langsung (face to face)
dengan individu yang diajak. Mengingat manusia adalah makhluk sosial
yang hidup dalam komunitas dengan kultur, budaya, dan adat istiadat
yang beragam, efektivitas dakwah sangat bergantung pada pemahaman
juru dakwah terhadap konteks budaya tersebut. (Chabibi, 2019) Tanpa
pemahaman yang mendalam tentang kultur setempat, pesan dakwah
berpotensi tidak tersampaikan dengan baik dan tidak dapat mencapai
audiens secara efektif.

Metode Penelitian

Tulisan ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan
mengumpulkan data dari penelitian kepustakaan (library research) (Ummah
et al., 2020) serta menerapkan pendekatan Kultur-Sosial Comte. Melalui
pendekatan ini, diharapkan dapat diidentifikasi strategi-strategi dakwah
yang tidak hanya sesuai dengan nilai-nilai Islam, tetapi juga mampu

265




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

beradaptasi dengan kearifan lokal yang ada. Dengan demikian, dakwah
dapat dilaksanakan dengan lebih efektif dan harmonis dalam masyarakat
multikultural.

Hasil dan Pembahasan

Perspektif Penelitian Terdahulu terhadap Dakwah dan Kearifan Lokal

Sebelum melangkah pada fokus permasalahan, maka penting untuk
melakukan pemetaan kajian (mapping) terhadap riset-riset terdahulu.
Sejauh penelusuran penulis, terdapat beberapa kajian yang berkaitan
dengan budaya lokal, Hendra dkk misalnya dalam Dakwah Islam dan
Kearifan Budaya Lokal (Konsep dan Strategi Menyebarkan Ajaran Islam)
memfokuskan kajian pada epistemologi budaya. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa nilai-nilai budaya di Indonesia bersifat positif.
Namun, penelitian ini terbatas pada informatif dan belum menyentuh
bentuk praktik budaya sebagai metode dakwah. (Hendra et al., 2023)

Berbeda dengan itu, Akhiruddin & Syaifuddin menawarkan scope
yang berbeda, penelitin kualitatif tersebut menggagas formulasi
pemurnian ajaran Islam (puritanisme) dari budaya lokal. (Akhirudin &
Syaefuddin, 2022) Terakhir, Arnisa meneliti pengaruh budaya lokal bagi
perkembangan dakwah Islam di daerah Kajang, Sulawesi Selatan.
Penelitian tersebut mengungkapkan hasil bahwa lokalitas tidak
menghambat pertumbuhan Islam di Kajang, sebab masyarakat setempat

sejak lama telah menganut Islam sebagai sumber kepercayaan. (Arnisa,
2023)

Berdasarkan riset-riset sebagaimana tersebut, maka dapat
disimpulkan bahwa riset yang penulis lakukan ini mengambil ruang yang
berbeda, yakni eksplorasi budaya lokal Nusantara melalui objek formal
berbeda, yakni teori Kultur-Budaya Comte guna pengembangan strategi

266




Vol. 2 No. 2
November 2024

dakwah Islam. Karena itu, riset ini tergolong unik dan memiliki ruang baru
untuk didalami lebih mendalam.

Dakwah Islam

Islam adalah agama rahmat, menyebarkan kebaikan dan kasih
sayang di seluruh penjuru alam. Saat ini, hampir tidak ada wilayah di dunia
yang belum terjangkau oleh ajaran Islam, yang menunjukkan bahwa
penyebarannya telah mencapai fase yang gemilang. Distribusi ajaran dan
nilai-nilai Islam ini tidak terlepas dari perjuangan para da’i, ulama, dan
kaum Muslimin dalam kegiatan dakwah. (Hendra et al., 2023) Dalam teks-
teks primer agama, dakwah merupakan kewajiban bagi setiap Muslim yang
telah mukallaf (baligh dan berakal), sesuai kemampuan dan kapasitas
masing-masing individu.

Perintah untuk berdakwah memiliki tujuan yang jelas, yaitu untuk
menegakkan kebenaran (al-amr bi al-ma’ruf) dan mencegah kemungkaran
(nahi ‘an al-munkar). (Mas'ud, 2018) Kewajiban ini mencerminkan
komitmen umat Islam terhadap pembentukan masyarakat yang adil dan
sejahtera.

Selain itu, dakwah juga berfungsi sebagai sarana untuk memperkuat
solidaritas sosial dan membangun hubungan yang harmonis antarindividu
dalam komunitas. Dengan mengajak orang lain kepada kebaikan dan
mencegah perilaku yang merugikan, dakwah tidak hanya memperluas
pengaruh agama tetapi juga berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat
secara keseluruhan. (Mas’ ud, 2018)

Oleh karena itu, pengembangan strategi dakwah yang efektif dan
kontekstual sangat penting untuk memastikan bahwa pesan-pesan Islam
dapat diterima dan diterapkan dalam berbagai lapisan masyarakat.

Merujuk pada rekam jejak historis, dakwah pada fase awal Islam
dilakukan melalui pendekatan emosional dan dakwah humanis. (Arif,

267




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

2018) Mengingat kuatnya kepercayaan nenek moyang bangsa Arab
terhadap praktik-praktik kemusyrikan, Nabi Muhammad mulai
melancarkan dakwahnya dengan cara yang sangat hati-hati, dimulai dari
kerabat dan orang-orang terdekatnya. (Mubasyaroh, 2015)

Pada fase awal, dakwah secara diam-diam (bi al-sirr) juga
merupakan respons terhadap kerasnya kecaman, ancaman, dan penolakan
yang datang dari para pemuka kabilah dan masyarakat Arab saat itu. (Arif,
2018) Mereka yang menganggap ajaran Islam sebagai ancaman terhadap
tradisi dan kekuasaan mereka tidak segan-segan melakukan tindakan
kekerasan terhadap para pengikut Nabi.

Meskipun menghadapi berbagai intimidasi, Nabi Muhammad dan
para sahabatnya tetap gigih dan tidak surut langkah. Mereka terus berjuang
menyebarkan ajaran Islam dengan penuh kesabaran dan keteguhan hati.
meskipun dakwah menghadapi berbagai rintangan, Islam mulai
menunjukkan pertumbuhannya.

Salah satu titik balik penting dalam sejarah dakwah adalah ketika
Nabi Muhammad dan para pengikutnya hijrah ke kota Yatsrib (sekarang
Madinah), yang kemudian menjadi pusat administratif dan basis kekuatan
baru bagi umat Islam. (Fatimah, 2009)

Setelah berhasil membangun komunitas yang solid di Madinah,
Nabi kemudian kembali ke Mekkah dan melakukan Islamisasi (fath al-
Makkah), yang menandai kemenangan bagi Islam dan menunjukkan

kekuatan spiritual serta sosial yang telah dibangun selama ini. (Hasbullah,
2022)

Proses dakwah tersebut tidak hanya menunjukkan ketahanan Nabi
dan para sahabat, tetapi juga menggambarkan pentingnya pendekatan
yang kontekstual dan sensitif terhadap budaya serta kondisi sosial yang

268




Vol. 2 No. 2
November 2024

ada. Melalui keberanian dan dedikasi mereka, dakwah Islam berhasil
mengubah paradigma masyarakat Arab dan menetapkan dasar bagi
penyebaran ajaran Islam ke seluruh dunia.

Dakwah Nabi Muhammad disampaikan dengan lembut dan penuh
kasih, bukan dengan kekerasan, seperti yang sering diasosiasikan oleh
komunitas Islamophobia. (Allen, 2016) Hal ini terlihat jelas saat peristiwa
Fath al-Makkah, di mana Nabi tidak membalas dendam terhadap Hindu,
meskipun perempuan tersebut bertanggung jawab atas kematian
pamannya, Hamzah. Nabi juga tidak membalas perlakuan buruk dari
orang-orang yang melabelinya sebagai majnun (gila) atau yang
melemparinya dengan kotoran. Sikap sabar dan penuh kasih inilah yang,
agaknya, mengetuk hati masyarakat Arab Jahiliyyah untuk menerima
ajaran Islam dan bersyahadat, serta keluar dari kebiasaan penyembahan
berhala yang telah mengakar dalam tradisi mereka. (Mubasyaroh, 2015)

Setelah wafatnya Nabi, proses perluasan wilayah Islam dan aktivitas
dakwah tidak terhenti. Para sahabatnya berperan aktif menyebarkan ajaran
Islam ke berbagai wilayah di luar Jazirah Arab, membawa serta nilai-nilai
sakral ilahi yang diajarkan Nabi. (Dijk, 2013) Mereka tidak hanya fokus
pada hubungan manusia dengan Sang Pencipta, tetapi juga menekankan
pentingnya hubungan baik antar sesama manusia dan dengan seluruh
alam.

Dalam proses ini, ajaran Islam mengedepankan nilai-nilai keadilan,
kasih sayang, dan persaudaraan. Perjuangan dakwah ini terus berlanjut
dari generasi ke generasi, termasuk di Indonesia. Sejarah mencatat bahwa
para pedagang dan ulama Muslim menjadi agen perubahan yang
membawa ajaran Islam ke tanah air. (Bowering, 2015)

Mereka tidak hanya menyebarkan agama, tetapi juga nilai-nilai
budaya yang selaras dengan prinsip-prinsip Islam, sehingga menciptakan
sinergi antara tradisi lokal dan ajaran agama. Dengan demikian, dakwah

269




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

tidak hanya menjadi usaha untuk menyebarkan ajaran, tetapi juga untuk
membangun komunitas yang saling menghormati dan memahami,
menjadikan Islam sebagai agama yang relevan di berbagai konteks budaya.

Landasan Hukum Dakwah

Merujuk pada aspek kebahasaan (lughawi), istilah “dakwah” berasal
dari kata dalam bahasa Arab, “da’a,” yang berarti ajakan, panggilan, seruan,
bujukan, atau kebajikan.Ibn Munzir, Lisan Al-"Arab (Kairo: Dar Al-Ma’arif,
N.D.). Dalam konteks ini, dakwah memiliki makna yang lebih mendalam
dan luas, mencakup upaya untuk mengajak orang lain kepada nilai-nilai
positif dan kebaikan.

Sayyid Quthb merumuskan dakwah sebagai imbauan untuk
mengikuti jalan Allah dan menyeru manusia kepada kebaikan. (Quthb,
1984) Pendapat ini senada dengan Ghusuli sebagaimana dikutip Adi,
dakwah merupakan kegiatan atau ucapan untuk mengajak manusia
mengikuti Islam. (Adi, 2022) Dari pendapat-pendapat tersebut, terdapat
beberapa kata kunci yang dapat diidentifikasi, yakni “menyeru” dan
“imbauan.” Kata-kata ini mencerminkan esensi dari dakwah sebagai suatu
proses aktif dalam mengajak individu atau komunitas untuk memahami
dan mengamalkan ajaran Islam.

Secara normatif, argumen ini didasarkan pada Al-Qur’an,
khususnya dalam Q.S. Ali Imran: 104, yang menekankan pentingnya umat

Islam untuk menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran.
(Taufiq & Lasido, 2022)

“Dan hendaklah ada diantara kamu segolongan umat yang menyeru pada kebajikan,
menyuruh pada yang ma’ruf dan mencegah yang mungkar; mereka itulah orang-orang
yang beruntung” (Q.S. Ali Imran:104).

270




Vol. 2 No. 2
November 2024

Ayat di atas menjadi dasar hukum kewajiban seorang muslim yang
telah mukallaf untuk berdakwah amar ma’ruf nahi mungkar dengan caranya
masing-masing, seperti memberi nasehat, mengingatkan, dan lainnya. Hal
tersebut mengisyaratkan bahwa dakwah tidaklah kaku dan terpatok pada
“mimbar ke mimbar”, tapi dinamis sesuai dengan kapasitas dan
kemampuan. (Jihad, 2021)

Di samping itu, terdapat pula hadis yang ditransmisikan oleh Abu
Sa’id al-Khudri bahwa Nabi memerintahkan umatnya agar tidak kaku
memahami dakwah.

“Barang siapa diantara kamu melihat suatu kemungkaran, maka hendaklah dia
mencegahnya dengan tangannya (kekuatan atau kekerasan), jika tidak sanggup maka
cegahlah dengan lidahnya dan jika tidak sanggup maka cegahlah dengan hatinya dan yang
demikian itu selemah-lemahnya iman” (H.R. Muslim).Ibn Al-Hajjaj Muslim, Shahih
Muslim (Hadissoft Ensiklopedia Hadis 14 Imam, N.D.).

Dalam konteks yang lebih luas, dakwah tidak hanya terbatas pada
pengajaran ajaran agama, tetapi juga mencakup penyampaian nilai-nilai
moral dan etika yang dapat memperkuat integritas sosial dan
meningkatkan kesejahteraan masyarakat. (Ismail & Risfaisal, 2018)

Dengan demikian, dakwah berfungsi sebagai sarana untuk
menciptakan perubahan positif dalam masyarakat, mengajak orang untuk
berpartisipasi dalam pembangunan yang berlandaskan pada prinsip-
prinsip keadilan, kasih sayang, dan kedamaian. Melalui pendekatan yang
inklusif dan dialogis, dakwah dapat menjadi jembatan yang
menghubungkan berbagai latar belakang dan budaya, sekaligus
memperkuat solidaritas di antara umat manusia.

Mengingat dakwah bersentuhan langsung dengan manusia sebagai
objeknya (mad'u), seorang pengajak (da’i) harus memahami seluk-beluk
kemanusiaan, termasuk kultur dan nilai-nilai daerah setempat.
Pemahaman yang mendalam tentang konteks sosial dan budaya ini sangat

271




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

penting agar dakwah dapat disampaikan dengan cara yang relevan dan
efektif. Menariknya, kehadiran Islam tidak membabat habis adat dan kultur
lokal. Sebaliknya, warisan budaya tersebut "dimualafkan" agar selaras
dengan tuntunan syariat, sehingga menciptakan sinergi antara ajaran
agama dan tradisi lokal.

Proses ini tidak hanya memperkaya praktik dakwah, tetapi juga
menguatkan identitas budaya masyarakat. Akulturasi antara agama dan
budaya ini tercermin dalam berbagai aspek, termasuk praktik ritual,
simbol-simbol  keagamaan, serta  manuskrip-manuskrip  yang
menggabungkan elemen-elemen Islam dengan tradisi lokal. (Alif et al.,
2020)

Misalnya, dalam banyak komunitas, terdapat tradisi yang
mengadopsi elemen Islam tanpa menghilangkan nilai-nilai lokal yang telah
ada. Ini dapat dilihat dalam perayaan hari-hari besar keagamaan yang
seringkali diwarnai dengan adat-istiadat setempat, serta dalam
penggunaan bahasa lokal dalam penyampaian pesan dakwah. Dengan
demikian, dakwah tidak hanya menjadi alat untuk menyebarkan ajaran
Islam, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan
generasi, memperkuat kohesi sosial, dan mempertahankan warisan
budaya. Proses akulturasi ini menunjukkan bahwa dakwah yang dilakukan
dengan cara yang sensitif terhadap kultur lokal dapat menghasilkan
masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga memiliki penghargaan
yang tinggi terhadap identitas budaya. Hal ini menegaskan bahwa Islam
sebagai agama rahmat mampu beradaptasi dengan berbagai konteks
budaya tanpa kehilangan esensi ajarannya. (Mulyadi et al., 2024)

272




Vol. 2 No. 2
November 2024

Akulturasi Agama dan Budaya Lokal: Dari Ajaran Langit Menuju

Resepsi Humanis

1. Mengenal Budaya

Budaya, yang berasal dari istilah Sanskerta “budh” yang berarti
mengetahui. (Sumaryanto & Ibrahim, 2023) Budaya dapat dipahami
sebagai himpunan nilai, kepercayaan, perilaku, dan tradisi yang
diwariskan secara turun-temurun dalam masyarakat suatu daerah.
Secara normatif, budaya mencakup berbagai aspek, termasuk bahasa,
seni, pakaian, kuliner, dan simbol-simbol yang merepresentasikan
identitas kolektif.

Teori sosial Comte, yang dikenal sebagai positivisme, memberikan
perspektif yang relevan dalam memahami budaya. Variasi budaya ini
tidak hanya mencerminkan sejarah dan tradisi, tetapi juga berfungsi
sebagai sumber daya penting untuk pelestarian dan pengembangan
identitas kultural bangsa di era globalisasi. (Chabibi, 2019)

Dalam konteks ini, pemahaman Comte menjelaskan bahwa budaya
beradaptasi dan berinovasi di tengah arus perubahan global. Menurut
Comte, interaksi antara budaya lokal dan pengaruh eksternal
menghasilkan bentuk-bentuk baru dari identitas kultural yang
menggabungkan elemen-elemen tradisional dengan aspek agamis.
(Idrus et al., 2024) Artinya, budaya adalah entitas yang dinamis dan
selalu berkembang, mencerminkan kompleksitas hubungan sosial
dalam masyarakat Indonesia yang multikultural.

Lebih khusus lagi, terdapat istilah “budaya lokal” yang merujuk
pada ciri khas yang membedakan satu entitas dengan yang lainnya.
Mengingat Indonesia adalah negara yang kaya akan multikulturalisme,
budaya lokal di setiap daerah pun beragam. Tidak jarang, daerah yang
berdekatan memiliki karakteristik budaya yang sangat berbeda,
menciptakan mosaik keragaman yang unik. Variasi ini tidak hanya
memperkaya pengalaman budaya, tetapi juga memperkuat identitas

273




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

komunitas, sekaligus menjadi sumber daya penting dalam pelestarian
warisan budaya bangsa.

2. Islamisasi Budaya Lokal

Indonesia merupakan negara yang padat penduduk dan multietnis,
keragaman budaya dan kepercayaan menjadi bagian integral dari
identitas nasional. Dalam konteks kepercayaan, semboyan “Bhinneka
Tunggal Ika” mencerminkan semangat persatuan di tengah keragaman.
(Idrus et al., 2024) Mayoritas masyarakat Indonesia menganut agama
Islam, yang telah menjadi agama dominan. Namun, sebelum
kedatangan Islam, Nusantara dulunya merupakan wilayah yang
didominasi oleh kerajaan-kerajaan yang memeluk ajaran Hindu dan
Budha. (Saumantri, 2022)

Pengaruh dua agama besar tersebut masih terlihat dalam praktik
budaya masyarakat Indonesia. (Susanti et al., 2024) Menariknya,
kedatangan Islam tidak mengakibatkan penggerusan tradisi, kearifan,
dan budaya lokal. Sebaliknya, proses akulturasi antara Islam dan
budaya lokal justru memperkaya ragam tradisi dan praktik sosial
kawasan. Hasilnya, kita dapat melihat sintesis yang unik antara nilai-
nilai Islam dan warisan budaya sebelumnya, yang menciptakan
keragaman budaya yang kaya dan dinamis di Indonesia. Proses ini
mencerminkan kemampuan masyarakat untuk beradaptasi dan
mengintegrasikan berbagai elemen budaya, sehingga menghasilkan
identitas yang khas dan beragam.

Hal itu dapat diamati dari bentuk bangunan tempat ibadah, semisal
masjid Gedhe Kauman Yogyakarta yang mempertahankan arsitektur
Jawa(Ramadhani, 2024), Surau Tuo Syekh Burhanuddin Ulakan,
Sumatera Barat yang atapnya bagonjong (khas Rumah Gadang
Minangkabau) (Andari & Nasor, 2024), masjid Nurul Huda di Kampung
Gelgel, Bali dan banyak lainnya. Di samping itu, resepsi masyarakat
lokal berbasis Islam sangat banyak bentuknya, seperti tradisi Grebeg

274




Vol. 2 No. 2
November 2024

yang dilaksanakan Keraton Yogyakarta tanggal 1 Syawal, 10 Zulhijjah,
dan 12 Rabi” al-Awwal. (Ariestianti, 2024)

Akulturasi juga terdapat di Minangkabau melalui mauluik (maulid)
Nabi Muhammad, para tuangku (alim-ulama) dan wurang siak (kaum
religius) di malam 10 Muharram membaca kitab saraf al-anam (berisi
syair tentang sejarah Nabi Muhammad) dengan langgam dan bahasa
Minang. (Darwis & Muslim, 2024) Hampir sama, penduduk di
Merangin, Jambi menyambut kedatangan bulan Ramadan dengan
bantai adat-berkumpul di masjid jami” dan berbagi hasil panen raya.
(Kurniadi & Putri, 2021)

Praktek-praktek di atas menjadi bukti ramah dan rahmah-nya Islam.
Konstruksi sosial masyarakat yang telah mengakar kuat tidak
dipandang sebagai hal buruk dan dibasmi, tetapi diakulturasi dengan
nilai-nilai Islami. Seyogyanya, hal ini terus dijaga, dilestarikan, dan
dikembangkan, terlebih akhir-akhir ini muncul banyak genealogi yang
alergi terhadap kearifan lokal namun berkedok dengan jubah Islam.
Pelestarian tersebut dapat ditempuh melalui beberapa upaya, seperti:

Pertama, mendistribusikan dakwah kultural melalui penyampaian
materi-materi dakwah dengan bahasa daerah, analogi budaya, atau
berdakwah dengan menggandeng pemuka-pemuka adat. Melalui
pemanfaatan hal tersebut, nilai-nilai dapat menyentuh lini-lini
masyarakat secara utuh dan menyeluruh serta tidak terkesan asing dan
baru.

Kedua, memperbanyak literasi dan pendampingan kepada para da’i,
mubaligh, atau pengajar agama tentang khazanah budaya dan nuansa-
nuansa lokal. Alangkah baiknya jika hal ini menjadi program
terintegrasi dan dipayungi oleh lembaga otoritatif-pemerintah dan
instansi legal.

Kesimpulan

Islam dan budaya telah menjadi kesatuan yang tak terpisahkan,
terutama di Indonesia. Luasnya ajaran Nabi Muhammad SAW

275




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

disampaikan melalui pendekatan sosio-antropologis yang efektif. Contoh
nyata adalah Walisongo, yang mengadaptasi seni pertunjukan wayang
untuk menyampaikan hikayat dan alur cerita yang mengandung pesan-
pesan dakwah.

Pendekatan ini tidak hanya menjadikan dakwah lebih menarik,
tetapi juga relevan bagi masyarakat yang sudah terbiasa dengan tradisi
tersebut. Selain Walisongo, banyak ulama masyhur di Nusantara yang
menerapkan prinsip-prinsip lokalitas dalam “jihad” mereka, sehingga
ajaran Islam dapat diterima dan dipahami dalam konteks budaya setempat.
Metode dakwah semacam ini sangat penting untuk dilanjutkan,
dilestarikan, dan dijaga, karena nilai-nilai agama dan budaya saling
mendukung dan melengkapi. Agama tanpa budaya cenderung menjadi
miskin makna dan kehilangan daya tarik, sedangkan budaya tanpa agama
berisiko kehilangan arah dan tujuan.

Oleh karena itu, umat Islam mesti terus menerus menggali dan
mengembangkan metode dakwah yang memperhatikan konteks budaya,
sehingga ajaran Islam dapat tumbuh subur. Dengan cara ini, dakwah tidak
hanya menjadi sebuah aktivitas penyebaran agama, tetapi juga bagian dari
pelestarian budaya dan berkontribusi pada pembangunan masyarakat.

Daftar Pustaka

Adi, L. (2022). Konsep Dakwah Dalam Islam. Jurnal Pendidikan Ar-Rasyid,
7(3).

Akhirudin, A., & Syaefuddin, A. (2022). Dakwah Islam Dan Budaya Lokal
(Sebuah Upaya Pemurnian Ajaran Islam). Syiar: Jurnal Komunikasi
Dan Penyiaran Islam, 2(2), 111-126.

Alif, N., Mafthukhatul, L., & Ahmala, M. (2020). Akulturasi Budaya Jawa

276




Vol. 2 No. 2
November 2024

Dan Islam Melalui Dakwah Sunan Kalijaga. Al’Adalah, 23(2), 143—
162.

Allen, C. (2016). Islamophobia. Routledge.

Andari, A. A., & Nasor, M. (2024). SISTEM PENDIDIKAN SURAU:
KARAKTERISTIK, ISI, DAN LITERATUR KEAGAMAAN.
TADAYYUN: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Humaniora, 2(1), 85—
102.

Ariestianti, I. (2024). PANGGUNG KEBERAGAMAN: MENGULIK
DIVERGENSI TRADISI DALAM PERAYAAN IDUL FITRI DI
YOGYAKARTA DAN BANYUWANGI. Studi Budaya Nusantara,
8(1), 82-89.

Arif, M. (2018). Dinamika Islamisasi Makkah & Madinah. Asketik: Jurnal
Agama Dan Perubahan Sosial, 2(1).

Arnisa, E. (2023). Pengaruh Budaya Lokal Terhadap Dakwah Islam Di Daerah
Kecamatan Kajang, Kabupaten Bulukumba Sulawesi Selatan.

Bowering, G. (2015). Islamic Political Thought: An Introduction. Princeton
University Press.

Chabibi, M. (2019). Hukum Tiga Tahap Auguste Comte dan
Kontribusinya terhadap Kajian Sosiologi Dakwah. NALAR: Jurnal
Peradaban Dan Pemikiran Islam, 3(1), 14-26.

Darwis, D. A., & Muslim, N. (2024). Minangkabau Cultural Identity:
History And Development. International Journal of Religion, 5(10),
794-805.

Dijk, K. (2013). Dakwah and indigenous culture; The dissemination of
Islam. Bijdragen tot de taal-, land- en volkenkunde / Journal of the
Humanities and Social Sciences of Southeast Asia, 154(2), 218-235.
https://doi.org/10.1163/22134379-90003896

Fatimah, S. (2009). Dakwah Struktural: Studi Kasus Perjanjian
Hudaibiyah. Jurnal Dakwah Vol. X Nol Januari-Juni 2009.

Hasbullah, A. R. (2022). Konstruksi Nilai-Nilai dalam Peristiwa Fathu
Makkah. Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2),
165-180.

277




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

Hendra, T., Adzani, S. A. N., & Muslim, K. L. (2023). Dakwah Islam Dan
Kearifan Budaya Lokal: Konsep Dan Strategi Menyebarkan Ajaran
Islam. Journal Of Da’wah, 2(1), 65-82.

Idrus, I. A., Astuty, H. S., Kurnia, H., Jon, E., Rukhmana, T., & Ikhlas, A.
(2024). Strategi Pengembangan Pendidikan Multikultural di
Indonesia. Community Development Journal: Jurnal Pengabdian
Masyarakat, 5(3), 4418-4424.

Ismail, L., & Risfaisal, R. (2018). Eksistensi Gerakan Muhammadiyah
dalam Pendidikan di Era Modernisasi (Studi Kasus MI
Muhammadiyah Pallatabbua, MTs Muhammadiyah Mandalle,
MA Muhammadiyah Limbung). Equilibrium: Jurnal Pendidikan,
5(2), 176-182. https://doi.org/10.26618/equilibrium.v5i2.1049

Jihad, B. (2021). Implementasi Prinsip Amar Makruf Nahi Munkar Sebagai
Etika Politik Islam. Sophist: Jurnal Sosial Politik Kajian Islam Dan
Tafsir, 3(1), 108-129.

Kurniadi, M. D. K., & Putri, H. M. (2021). Tradisi bantai adat: kearifan
lokal menyambut bulan ramadhan masyarakat Merangin Jambi.
Jurnal Lektur Keagamaan, 19(2), 388—418.

Mas’ud, I. (2018). The Miracle Of Amar Ma'ruf Nahi Munkar. Laksana.

Mubasyaroh, M. (2015). Karakteristik Dan Strategi Dakwah Rasulullah
Muhammad Saw Pada Periode Makkah. AT-TABSYIR STAIN
Kudus, 3(2), 384—401.

Mulyadi, M., Firanda, D., Wati, S., & Afandi, B. (2024). Pengaruh Islam
dalam Kebudayaan dan Melestarikan Kebudayaan. Jurnal
Pendidikan Tambusai, 8(1), 462-466.

Mungzir, L. (n.d.). Lisan al-’Arab. Dar al-Ma’arif.

Muslim, I. A.-H. (n.d.). Shahih Muslim. HadisSoft Ensiklopedia Hadis 14
Imam.

Quthb, S. (1984). Tafsir Fi Zhilalil Quran Edisi Istimewa [ilid 8. Gema Insani.

Ramadhani, V. (2024). Simbolisasi sakralitas pada arsitektur Masjid Jawa: kasus
studi Masjid Gedhe Kauman di Yogyakarta.

278




Vol. 2 No. 2
November 2024

Saumantri, T. (2022). Islamisasi di nusantara dalam bingkai teoritis. AT-
THARIQ: Jurnal Studi Islam dan Budaya, 2(02).

Sumaryanto, E., & Ibrahim, M. (2023). Komunikasi Antar Budaya Dalam
Bingkai Teori-Teori Adaptasi. Nusantara Hasana Journal, 3(2), 42—
51.

Susanti, L. R. R,, Fatihah, H., Mariyani, M., Hidayanti, M., & Oktarina, T.
(2024). Analisis Peninggalan Keagamaan Hindu-Buddha di
Kedatuan Sriwijaya: Perspektif Sosio-Kultural. Fajar Historia:
Jurnal Ilmu Sejarah dan Pendidikan, 8(1), 160-172.

Taufiq, T., & Lasido, N. A. (2022). Misi Dakwah Profetik Dalam
Pendidikan Islam Di Era Milenial. Ahsan: Jurnal Dakwah Dan
Komunikasi, 1(2), 158-171.

Ummah, A. H., Khairul Khatoni, M., & Khairurromadhan, M. (2020).
PODCAST SEBAGAI STRATEGI DAKWAH DI ERA DIGITAL:
ANALISIS PELUANG DAN TANTANGAN. KOMUNIKE, 12(2),
210-234. https://doi.org/10.20414/jurkom.v12i2.2739

279




Mu’ashir: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam Vol. 2 No. 2 November 2024
P-ISSN: 2987-7814, E-ISSN: 2987-7806

280




